
 

 

A anatomia da alma  

 

 

Teoria do aparelho emocional e elemento fundamental 
Por Aluizio Junior, dezembro 2024 

 

 



Resumo 
Minha busca começou com uma pergunta: seria possível mapear a anatomia da alma? Utilizando da filosofia, 
psicanálise e neurociência, decidi a explorar a essência da experiência humana, explorando as forças que nos 
conectam ao mundo, a nós mesmos e aos outros. 

Ao buscar respostas em diferentes áreas do conhecimento, cheguei a duas descobertas centrais: o aparelho 
emocional e o elemento fundamental. 

A hipótese de um aparelho emocional surgiu como uma analogia ao aparelho respiratório: um sistema que regula 
o fluxo de afetos, essencial para a saúde emocional e relacional. Assim como o oxigênio é vital para a vida física, 
o amor — como troca equilibrada de afeto — revelou-se indispensável para a saúde psíquica. Essa comparação 
mostrou que tratar das “dores da alma” seria um equívoco conceitual, como buscar na qualidade do ar 
características que explicassem o aparelho respiratório. 

A segunda descoberta, o elemento fundamental, ultrapassou minha expectativa inicial. O amor não apenas se 
mostrou um sentimento, mas o núcleo funcional e indispensável de toda experiência humana. Baseado em 
evidências neurocientíficas, ficou claro que o amor ativa áreas do cérebro relacionadas à recompensa e 
motivação, enquanto desativa regiões ligadas ao julgamento social, facilitando os vínculos e a empatia. Além 
disso, ele regula a homeostase emocional, estabilizando nossa psique quando há equilíbrio nas trocas afetivas. 

Por fim, percebi que o mundo como conhecemos depende intrinsecamente do amor, não como um conceito 
abstrato, mas como uma força vital que alimenta Eros e Psique e dá sentido às conexões humanas. Essa conclusão 
foi ao mesmo tempo simples e causadora de grande surpresa, pois, ainda que culturalmente conheçamos a 
importância dele, jamais imaginei que ele seria o ar que a alma e a psique respiram. 

Meu estudo visava identificar uma possível anatomia da alma, mas revelou que, sem o amor, o mundo como 
conhecemos seria inviável. Não de forma poética ou metafórica; realmente inviável. 

 

Julho 2012 
 

Questionei o demônio e ele me apontou o orgulho; questionei o orgulho e ele me apontou a carência; 
questionei a carência e ela me apontou a criança. Confuso, questionei a criança, e ela me apontou o espelho. 
Ao olhar para o espelho, vi minha imagem refletida, não reparei se havia algo além dela. Conheci o ego. A busca 
terminou, ali estava a origem do mal, que só a criança poderia apontar. 

 

 

Um paracetamol para rejeição, por favor. 
10 21 24 

 

Certa vez, um estudo conduzido pela psicóloga social Naomi Eisenberger revelou que a dor social é sentida de 
forma semelhante a dor física, no Córtex Cingulado Anterior (CCA). Resumindo, submeteram os participantes a 
uma situação em que experimentaram rejeição social e, através de exames, constataram que o uso de 
paracetamol diminuía a dor social de forma significativa, da mesma maneira que ocorre com a dor física, em 
comparação aos que tomaram placebo. Bem, essa pesquisa curiosa levanta questões interessantíssimas! 

 



Sabendo que as dores físicas e sociais podem ser percebidas na mesma região do cérebro, mas por estímulos 
completamente distintos, pensei o seguinte: Se eu sinto dor nos olhos, obviamente não irei me consultar com um 
urologista. Afinal, o corpo e nossa percepção sobre ele nos tornam capazes de saber exatamente onde dói (quase 
sempre). Mas e quanto às dores da alma? Seria estranho dizer que fulano(a) sentiu dor no nariz da alma, né? Ou, 
talvez, até soe menos estranho, num primeiro momento, dizer: ‘Os rins da sua alma não estão trabalhando muito 
bem’. Bem, isso acabou me fazendo refletir sobre a possível existência de partes que a ‘alma’ possa ter. Note: 
‘alma’, mente, psique, corpo social/mental, ou qual seja a maneira mais apropriada para chamar. 

Talvez ainda falte identificar a existência de tais partes. Talvez, um dia percebamos que podemos estar tratando 
as dores da alma como se chegássemos a um médico e disséssemos: “Estou com dor, faça alguma coisa, doutor”.

 

 

A anatomia da alma 
10 26 24 

 

Ainda intrigado e fascinado com a hipótese de haver uma anatomia da alma – já que isso ajudaria a tratar de 
forma mais eficaz as dores sociais – passei a procurar paralelos entre a dinâmica cerebral durante eventos de 
dores físicas. O córtex somatossensorial, por exemplo, obtém informações detalhadas sobre a origem, 
intensidade e localização da dor, mas o que ocorre nas dores sociais? Assim como o córtex somatossensorial se 
comunica com o córtex cingulado anterior (que está associado à regulação da dor, física ou não) durante o 
processamento da dor física, o córtex pré-frontal e a ínsula são ativados durante o evento de uma dor social. 

A questão é: Será que esses carregam, também, informações sobre a origem, intensidade e localização? Ou eles 
já são a própria localização e nos resta olhar para a origem e tratar a intensidade? 

Seguindo por esta linha, o córtex pré-frontal (relacionado ao processamento de emoções complexas) pode estar 
envolvido com as dores da rejeição ou fracasso, por exemplo, enquanto a ínsula (relacionada às emoções) está 
para a tristeza profunda. 

Bem, vamos pensar na seguinte situação: a depressão pode ocorrer tanto na rejeição quanto no luto; os 
antidepressivos, porém, tratam os sintomas equilibrando os neurotransmissores e, combinados com terapia, 
obtêm resultados realmente satisfatórios. Mas, e se a medicação pudesse agir nas áreas específicas de acordo 
com a anatomia da alma? E se, quando descoberta a origem (vamos supor que a depressão foi provocada pelo 
luto), o tratamento medicamentoso fosse direcionado, especificamente, em áreas como a ínsula? 

Apesar da ambiguidade no uso do termo ‘Anatomia da Alma’, é importante ressaltar que a nossa subjetividade, 
no caso das dores da alma, é determinante no ato de sentir. Afinal, ainda que sejam estabelecidas as áreas do 
cérebro e suas dores sociais correspondentes, aquele ‘eu’, carregado de sua cultura e especificidades, é quem 
dirá se um evento o deixará, por exemplo, triste ou não. 

Parece algo simplista, beirando a obviedade, mas vamos usar da seguinte comparação: Milhares de pessoas 
podem ir a uma praia no Rio de Janeiro em um dia de quarenta e dois graus e, é quase certo de que todas sentirão 
calor em algum momento. Veja no caso do “eu”, porém: Submeta milhares de pessoas a uma situação social 
específica em que você ficou triste; será que todas sentirão o mesmo? Não. 

Vamos enriquecer este raciocínio com uma descoberta neurocientífica: Alterações químicas no cérebro podem 
afetar nossos pensamentos, assim como nossos pensamentos podem provocar alterações químicas no cérebro. 
Assim, as alterações químicas podem ser tanto causa quanto consequência nos estados emocionais. 

Tal relação não cabe no exemplo da praia, ou seja; o que é simplesmente físico, não segue as mesmas regras do 
que é mental. Em outras palavras, a Anatomia da Alma, ainda que manifestada em áreas específicas do cérebro, 



não é, de forma alguma, um vislumbre da própria alma, pois isto seria o equivalente ao observar a dor através do 
córtex cingulado anterior e tentar determinar de onde ela veio, sem considerar as informações do córtex 
somatossensorial. Porque, ainda que a ínsula ou o córtex pré-frontal possam dizer qual é o tipo de dor, não podem 
dizer onde é a parte da alma que sentiu, por causa da subjetividade. 

Afinal, uma perda pode ser vivida como luto ou rejeição; doer nos pulmões ou no coração e, tanto a terapia 
psicológica quanto a medicamentosa, poderiam, talvez, serem mais objetivas e precisas. Talvez, a própria alma 
se molde constantemente, de forma que um evento seja sentido em lugares diferentes, dependendo do 
momento e, por isto, seja tão difícil determinar sua anatomia. Mas, compreender onde dói e por quê, e tratar de 
forma mais objetiva, já seria um avanço significativo. Bem, tudo isso carece de muita pesquisa e, ainda que eu 
não possa realizá-las, gostaria muito que algum dia alguém a fizesse. De qualquer forma, tal hipótese tem me 
entusiasmado. 

 

 

 

A anatomia da alma (2) 
11 16 24 

 

Na ausência de nociceptores¹ emocionais (pelo menos, é o que parece), a tarefa de encontrar a anatomia da alma 
se torna mais difícil; afinal, a dor emocional é uma interpretação/resposta subjetiva e, até agora, há muito mais 
perguntas que respostas, pois, ainda que possamos dizer de onde vem, teremos que responder a questões como: 
o que feriu? É uma inflamação? Um machucado? Talvez encontrar uma analogia física possa nos ajudar a, sequer, 
sonhar com um tratamento mais eficiente para as dores da alma. 

Desde as culturas Mesopotâmicas até as orientais, sempre houve maneiras de tratar as dores da alma; embora 
cada uma a seu modo, elas tinham em comum a busca pela harmonia. No Taoísmo e Confucionismo, por exemplo, 
as dores eram observadas como desequilíbrio no qi (energia vital) e utilizavam acupuntura, tai chi e fitoterapia 
para restaurar a harmonia, enquanto nas culturas Mesopotâmicas e Egípcias, eram atribuídas a influências dos 
espíritos ou ira dos deuses, carecendo de rituais para apaziguar essas forças e restaurar o equilíbrio. Nas tradições 
Judaico-Cristãs, as dores da alma são interpretadas como desconexão com Deus e a confissão e oração são 
praticados para reestabelecer a conexão. De qualquer maneira, o que não é visível pode sofrer interpretação de 
acordo com a cultura ou época, diferente de topar com o dedão na quina de uma mesa, onde a dor, causa e lugar 
serão identificados imediatamente, sem influência cultural ou cronológica.  

A grande questão a ser respondida é: se a percepção de uma dor física é resultado de várias conexões entre o 
ponto de origem e as regiões do cérebro que associadas a dor (Córtex cingulado anterior, amígdala e hipocampo), 
qual seria o ponto de origem de uma dor social, sabendo que é processada na mesma região do cérebro? 

Importante também, é ressaltar que uma dor física deixa de ser sentida quando perde o estímulo. Uma dor da 
alma, porém, pode se perpetuar tendo pensamentos ou memórias como estímulo e se tornar uma inflamação 
emocional. 

Bem, ainda que de maneira simplista, podemos afirmar que a ausência de estímulos pode contribuir para uma 
cicatrização emocional; que uma ferida na alma pode origem em um evento de ruptura (luto ou rejeição); que 
uma infecção venha a ser resultado de pensamentos intrusivos ou interpretações negativas com potencial para 
“infectar” a ferida, causando ainda mais sofrimento. Será? Honestamente, não sei. Mas é empolgante trilhar este 
caminho.  

 



 

 

 

 

¹ Neurônios sensoriais que detectam danos teciduais e transmitem informações para o sistema nervoso central, 
causando a percepção de dor. 

 

 

Anatomia da alma (3) 
11 16 24 

 

Na tentativa de compreender a anatomia da alma e, com base nos raciocínios anteriores, pude chegar a algumas 
conclusões: 

As dores da alma, ou sociais, estão intrinsecamente relacionadas à qualidade das conexões que temos com as 
outras pessoas e o mundo ao redor. Sendo assim, quando mencionei anteriormente, sobre rupturas, infecção e 
cicatrização, me pareceu, por óbvio, imaginar que a função da alma é justamente a de se conectar e, a partir 
desta premissa e de acordo com a qualidade ou ruptura destas, os tais nociceptores emocionais agiriam enviando 
os sinais correspondentes fazendo com que sintamos, assim, as dores. Mas não em um lugar específico da alma, 
como eu imaginava, mas sim, de acordo com a saúde de cada conexão ou ruptura e conforme é interpretada, o 
que dá ao “eu” o poder de curar a própria alma. 

Resumindo: 

Talvez a alma seja um membro delicado e invisível responsável por nossas conexões. Se assim for, a saúde dela 
depende do nosso cuidado, da mesma forma que temos com nosso corpo. Talvez, no íntimo, tudo dependa da 
qualidade das nossas conexões. 

 

O membro invisível 
11 17 24 

 

Talvez, saber da existência de um membro invisível facilite o processo de cura para as dores da alma, pois, antes 
de tratarmos os sintomas, poderíamos imaginar que uma conexão da alma não está saudável ou se rompeu. Esta 
perspectiva oferece o benefício de um olhar mais objetivo, já que a questão será compreender, por meio de 
psicoterapias, se trata de uma infecção, ferida ou ruptura de alguma conexão (que é subjetiva) e sabendo disso, 
os sintomas poderão ser tratados de forma mais eficaz, já que cada tipo de dor da alma é processada em áreas 
diferentes do cérebro dependendo de como é interpretada pelo sujeito. 

 

É importante considerar, também, que possa haver conexões essenciais, como os vínculos criados na infância e 
o que eles representam. Essas conexões mais fortes pressupõem a necessidade de um maior fluxo ou troca, e, 
quando adoecidas, a alma busca novas conexões para manter a quantidade necessária de fluxo por meio de 
transferências ou substituições; mas, muitas vezes, a dor da conexão inicial continua latente ou já virou uma 



infecção. Neste caso, poderíamos imaginar as opções viáveis de tratamento, como: tratar a infecção de 
pensamentos intrusivos e interpretações negativas visando a cicatrização da própria conexão ou da ausência 
provocada pela sua ruptura. Assim, as psicoterapias poderiam se beneficiar de um novo olhar, uma perspectiva 
diferente que permita utilizar suas abordagens de maneira mais objetiva. 

Bem, como as conexões da alma pressupõe a existência de fluxos, de forma intuitiva é natural considerar alguns 
aspectos: 

1) Na ausência de reciprocidade pode haver “esvaziamento “, sentimentos de exaustão e desvalorização, 
podendo provocar até a ruptura da conexão. 

2) Quando há reciprocidade, a conexão é saudável e equilibrada, fortalece a saúde emocional.  

Este conceito de fluxos pode ser interpretado por diferentes linhas de pensamento, por exemplo: na 
neurociência, pode ser visto como troca de neurotransmissores; na psicologia, como troca de emoções e, sob 
tradições filosóficas e espirituais, como no conceito taoísta, sendo o equilíbrio do qi. 

Há muitas possibilidades para serem exploradas ainda, mas, para este início, encerro desejando que eu possa ter 
lhe proporcionando, ao menos, o vislumbre de uma nova perspectiva.  

 

As evidências de uma alma 
11 19 24 

 

Como tornar tangível algo que existe no campo metafísico ou abstrato há milhares de anos? Apesar do 
processamento da dor sugerir nociceptores emocionais, quais são as evidências da existência desses, de fato? A 
razão analógica bastaria para tornar evidente algo tão abstrato? O desejo de decifrar a alma sempre esteve 
presente na história da filosofia. 

Para Aristóteles, a alma era como um agente organizador do corpo e não era imortal, pois, para ele, alma e corpo 
estariam intrinsecamente ligados. Para Pitágoras, a alma era imortal e passava por ciclos de reencarnação. 
Heráclito associava a alma ao fogo, como algo ilimitado, mas que precisava ser purificado. Para Sócrates, a alma 
era o verdadeiro “eu”, e cuidar dela era mais importante que cuidar do corpo. Para os Estoicos, a alma era parte 
do logos, o princípio racional universal e tinha natureza divina. Já para Plotino, a alma precisava evoluir para 
alcançar a união com o Uno. 

Cada um deles, a seu modo, tentou tornar a alma tangível de alguma forma, porém, sem exceção, a viram como 
algo além do corpo, ainda que conectado. 

Passando da filosofia para a psicanálise de Freud, encontramos o conceito de inconsciente. Quando ele disse “O 
eu não é senhor em sua própria morada”, e que o inconsciente é determinante em nossos atos, acabou por 
demonstrar semelhanças entre a dualidade alma/corpo abordada pela filosofia, mas agora sob uma nova 
perspectiva.  

Mas Freud foi além de “descobrir” o inconsciente. Na segunda tópica, ele dividiu o aparelho psíquico em id, ego 
e superego. Basicamente, isso significa que o ego, que em parte é consciente e parte pré-consciente, é mediador 
entre as pulsões do id, que é parte primitiva relacionada à satisfação de desejos e instintos, e o superego, que 
atua como juiz ou censor que interiorizou as exigências, geralmente parentais, que formam a consciência moral 
e, também, o sentimento de culpa. 

Se considerarmos, então, que o ego é parte consciente e parte pré-consciente, o id é inconsciente, e o superego 
está presente no consciente, pré-consciente e inconsciente e se desenvolve a partir do ego, podemos perguntar: 
onde estaria a alma, como agente responsável por essas conexões? E qual parte seria responsável pela saúde 
dessas dinâmicas internas? Na psicanálise, a saúde mental pode ser entendida como o equilíbrio entre essas 



instâncias, onde a capacidade do ego para mediar os impulsos do id e as exigências do superego, reflete uma 
psique equilibrada. Então, se trouxermos o modelo de Freud para o estudo da anatomia da alma, como ficaria? 

Freud, em sua obra Além do princípio do prazer (1920), explica a dinâmica complexa e conflitante entre as duas 
forças que operam no inconsciente: Eros (pulsão libidinal que motiva o indivíduo a vida) e Tânatos (a pulsão de 
morte). O id contém tanto Eros quanto Tânatos, inclui impulsos sexuais, agressivos, etc. Então, o modelo de uma 
alma que tem como função estabelecer conexões não pode ser, de forma alguma, o próprio id, nem o ego e, 
tampouco, o superego que também traz elementos do Tânatos. 

Sendo assim, a semelhança entre a alma e Eros é inquestionável; então, de onde viria a força de Tânatos como 
opositor equivalente? Um exemplo bastante comum utilizado para explicar é o ato de se alimentar; apesar de ser 
uma pulsão de vida, destrói o alimento ao mastigar. Freud também associou a pulsão de morte à busca pela paz, 
ou ausência de estímulos, se referindo aos soldados que voltaram da Segunda Guerra Mundial. Mas, ao se 
alimentar a intenção está no próprio ato e, destruir o alimento, nada mais é que um meio. Quanto ao exemplo 
dos soldados, se atribuirmos o desejo de paz ou ausência de estímulos à pulsão de morte, essa também não 
existirá por si mesma. 

Em outros termos, essa interpretação sugere que a pulsão de morte não existe de forma autônoma (ao menos 
quando consideramos estes exemplos clássicos), mas sempre a serviço ou em resposta a Eros. Tânatos não seria 
uma força contrária equivalente, mas uma consequência. E, sendo assim, Eros é o conceito que mais se aproxima 
da ideia de alma proposta neste estudo. 

Talvez, a pulsão de morte seja a interpretação da psique sobre a sombra do obstáculo refletida entre a fogueira 
e a parede da caverna. 

Outras abordagens apontam para a necessidade de relacionamento, como foi proposta em 1981 por Richard M. 
Ryan e Edward L. Deci, a Teoria da Autodeterminação, onde o ser humano possui três necessidades psíquicas 
básicas: autonomia, competência e relacionamento. 

Portanto, depois de considerar a filosofia, psicanálise e outros estudos, percebemos que, mesmo sendo invisível, 
a alma se manifesta através das interações psíquicas, podendo assim, ser percebida. Demonstra, também, a 
necessidade de conexões e a importância da saúde proporcionada pelo equilíbrio dessas. 

 

O sujeito como criador da própria sombra  
11 21 24 

 

Tendo como ponto de partida que Eros é a fogueira, que quando o percurso de sua luz em direção a parede da 
caverna encontra um obstáculo, e a visão deste do obstáculo sobre a sua própria sombra ganha interpretação de 
algo além de si próprio, desconsiderando sua natureza causadora; cria-se a ilusão de dualidade e a consciência 
de um "eu" observador. 

A descrição desta interação revela outras coisas também, como, por exemplo, que na ausência de uma alma 
(Eros), a psique não teria condições perceber a si mesma como observadora de uma sombra, nem como agente 
observador e, tampouco aspirar a consciência de agente causador. Diz também, que a caverna, a fogueira e o 
observador são partes da composição da experiência humana e, sobretudo, diz que a alma é a única fonte capaz 
de promover e revelar esta dinâmica. 

 

Um olhar para o outro  



11 22 24 

 

Ainda que o objeto seja identificado como a projeção da própria sombra na parede, que detalhes o observador 
reconheceria de si mesmo, além da silhueta que sofrera variações de proporções distorcidas pela distância e 
irregularidades da parede da caverna? 

E, ainda que houvesse mais pessoas, lado a lado, com a luz da fogueira sobre suas costas e olhando para as 
próprias sombras projetadas, além de privar-se de uma visão (ao menos parcial) do outro, ainda teriam uma 
percepção equivocada sobre a realidade.  

Agora, imagine se essas pessoas estivessem sentadas em torno e de frente para a fogueira. Poderiam falar umas 
sobre as outras, enxergar seus grilhões e, finalmente, se liberar para decidir sair, ou não da caverna.  

Perceber o outro, sob a perspectiva desta alegoria, depende da posição que nos encontramos em relação a 
fogueira.  

A alma é como a luz capaz de promover toda experiência humana e, a qualidade da experiência, porém, depende 
do nosso posicionamento em relação a ela. Sua anatomia está intrinsecamente vinculada a nossa interferência 
em relação ao seu fluxo natural e o meio em que vivemos, esta projeção pode promover beleza ou dor. 

 

O aparelho emocional 
11 25 24 

 

As relações de afeto carecem de equilíbrio como na homeostase¹. Tanto a hiperóxia² quanto a hipercapnia³ 
resultam em prejuízos para a saúde. Dar afeto sem receber, ou só receber; também. Não há exagero nesta 
comparação. 

 

Desejar tratar dos problemas da alma é o mesmo que tratar dos problemas do ar, e não do aparelho respiratório. 
O que não exclui tal possibilidade, pois o ar pode estar impróprio, assim como as pessoas do meio onde estamos 
inseridos. Mas o uso do termo “dores da alma” está equivocado; seria mais apropriado o aparelho emocional, 
responsável pela qualidade e equilíbrio do fluxo dos afetos. 

 

Toda a dinâmica descrita na alegoria, anteriormente, é reproduzida de modo a revelar as impressões individuais 
em relações interpessoais e o meio, mas não retratam dinâmica interna e individual, tampouco considera o 
elemento que é necessário até mesmo para a fogueira: O ar. E este é essencial tanto para os processos externos 
quanto internos; nutri tanto Eros quanto a Psique. É o elemento fundamental da experiência humana. 

“Em última análise, precisamos amar para não adoecer” 

 

Sigmund Freud, Introdução ao narcisismo (1914). 

 

¹ Capacidade dos organismos vivos de manter o equilíbrio interno, mesmo diante de mudanças externas 

² Excesso de oxigênio 



³ Excesso de dióxido de carbono 

 

Observações 

11 26 24 

 

O amor, por meio do afeto, nutre simultaneamente a Psique e Eros, sustentando a dinâmica da experiência 
humana. A qualidade das relações molda a impressão deixada no meio e determina a saúde da psique; sendo 
Eros a força criadora indispensável que torna essa dinâmica possível. Um ambiente de amor, no entanto, é 
garantia de um potencial de cura, mas não de uma psique saudável, pois a saúde da psique depende das relações 
interpessoais. Uma fogueira forte, na direção oposta, pode gerar maior sombra. 

 

O elemento fundamental 
O amor é o ar que Eros e a Psique respiram 

11 28 24 

 

Na tentativa de evidenciar uma possível anatomia da alma através da razão, usando ferramentas da filosofia, 
psicanálise e neurociência, deparei-me com conclusões inesperadas: o aparelho emocional e o elemento 
fundamental.  

O amor não só transcende a ideia de ser apenas um sentimento, mas também se mostrou o elemento 
fundamental do fluxo vital que nutre tanto Eros quanto a Psique e as conexões interpessoais, além de possibilitar 
toda experiência humana. É uma necessidade tão básica quanto o oxigênio, mas no campo emocional. Mostrou-
se, também, não só subjetivo; mas funcional e indispensável para saúde emocional e física. 

Buscando na neurociência base para sustentar o que a filosofia e a psicanálise demonstraram, podemos encontrar 
algumas informações relevantes: 

Liberada em momentos de demonstrações de afeto, como o abraço, a Ocitocina, que é conhecida como o 
“hormônio do amor”, está envolvida na promoção de vínculos, confiança e empatia. Já a dopamina (associada a 
relação de prazer e recompensa) é determinante nos estágios iniciais do amor romântico e, a serotonina, 
envolvida na regulação do humor e bem-estar, é alterada no amor intenso ou paixão. 

 Enquanto o amor ativa áreas do cérebro associadas à recompensa e motivação (núcleo accumbens e córtex 
orbitofrontal), ele desativa áreas ligadas ao julgamento social, como o córtex pré-frontal e facilita o vínculo 
emocional. 

Considerando a homeostase emocional, o amor funciona como um estabilizador quando há equilíbrio nas trocas 
afetivas pois, as relações baseadas em amor tem mostrado reduzir os níveis de cortisol. O isolamento emocional, 
porém, está associado a depressão, ansiedade e aumento de doenças crônicas. 

Portanto, é natural e intuitivo sugerir a existência de um aparelho emocional tão importante quanto o 
respiratório, além de semelhante. 

 

Pulsão de vida e interpretações 



12 02 24 

 

Os estudos de Pierre Marty, especialmente no que se refere a mentalização e psicossomática, indicam, em sua 
essência que, a qualidade das defesas do organismo está ligada à capacidade de representação. Isso significa que, 
a qualidade das defesas mentais, ou a mentalização (que é a capacidade de compreender e regular os estímulos 
através dos símbolos e suas associações), quando insuficiente, resulta na descarga da energia das pulsões 
diretamente no organismo como último recurso para viabilizar o equilíbrio.  

Pensando sobre isto, e considerando a gênese do trauma -que o define como resposta mental em conjunto com 
o sistema nervoso a um evento negativo -, fica evidente que a pulsão de vida é a pulsão natural, e o trauma, em 
conjunto com suas possíveis respostas; é reação ao não-natural.  

Porém, tal conclusão dedutiva aponta em outra direção, também: O trauma (emocional), por muitas vezes, pode 
se manifestar pela interpretação equivocada ou parcial de um evento, não necessariamente negativo e, se isso 
ocorre, ocorrerá, também, no contrário, pois a pulsão de vida também está limitada a capacidade psíquica, ainda 
que a intenção seja positiva. Uma mãe pode superproteger seu filho, por exemplo, resultando em transtornos 
futuros, por sua interpretação possível da pulsão de vida. 

 

A intersecção vital 
12 02 24 

 

O equilíbrio do afeto estaria subordinado a capacidade do aparelho psíquico ou este age como resposta às 
interações afetivas? Se considerarmos estímulos externos, o aparelho psíquico age como regulador, mas, e 
quando se trata da própria pulsão? O ser, em toda sua extensão, poderia ser ao mesmo tempo fonte e regulador 
da própria energia vital? Seria possível sermos dotados de tamanha autonomia de maneira inata?  

Parte nossa, não é exclusivamente nossa; mas uma intersecção, um ponto de encontro compartilhado entre o eu 
e o outro e responsável pela saúde emocional e psíquica e, desta forma, outro aspecto sugere a existência de um 
aparelho emocional, além do aparelho psíquico, que age como área compartilhada a psique, destinada a troca de 
afeto.  

O aparelho psíquico, primeiramente, interpreta antes de atuar como agente regulador, ou seja; precisa do proto-
emocionalidade ¹ que está localizado, de acordo com esta hipótese, no aparelho emocional, que absorve e 
organiza os estímulos primários. 

 

 

¹Estado bruto da emoção, analisado na teoria do pensar de Wilfred Bion. 

 

A responsabilidade é de todos 
12 02 24 

 

Ao verificar que a natureza dos problemas emocionais está concentrada nas relações, me parece coerente 
acreditar que a cura, também está nelas. Por mais que tenhamos capacidades psíquicas para regular através de 



qualquer mecanismo, se a proto-emocionalidade se mantiver problemática, exigirá um trabalho constante e, por 
fim, exaustivo, na tarefa de reequilibrar a psique. 

A ideia de um aparelho emocional, inato e compartilhado, como área que recebe, organiza e promove a troca de 
afeto, coloca a razão como tarefa do aparelho psíquico, incumbindo-o de buscar relações legítimas para a 
homeostase emocional. A ideia do aparelho psíquico, por muitas vezes tendo como função principal a de 
reparador, poderia ser substituída pela função de avaliador, mediador e guia que busca conexões saudáveis e 
legítimas. A ideia de que somos totalmente responsáveis pela nossa saúde emocional (não só essa) deveria 
referir-se exclusivamente à busca de qualidade nas relações, e isso significa, também, que parte da psique que é 
compartilhada, pressupõe responsabilidade mútua no que se refere à saúde dessa. 

Quando tratamos temas como o cuidado e as conexões legítimas de maneira abstrata, eles acabam sendo 
entendidos de maneira superficial, quase como conceitos místicos ou filosóficos, que muitas vezes não atendem 
as exigências práticas do contexto da saúde mental.
Este estudo, através de um modelo tangível, buscou transportar esses conceitos abstratos para o campo da 
análise pragmática. 

 

Equilíbrio 
12 03 24 

 

Se pensarmos sobre as emoções primárias: felicidade, medo, raiva e tristeza, notamos uma evidente 
desvantagem de três para um na busca pelo equilíbrio emocional, pois a inclinação natural é o desequilíbrio. Não 
havendo maneira de equilibrar as emoções primárias de forma quantitativa, a alternativa é regular a intensidade 
delas, podendo assim obter, finalmente, o equilíbrio, e essa tarefa e executada pelo aparelho psíquico. 

Considerando Eros como a pulsão principal, a felicidade seria a expressão de sua realização, enquanto as demais 
seriam reações manifestadas pela frustração. Tendemos naturalmente à frustração pois, se por um lado temos 
equivalência entre felicidade e tristeza, mas não dispomos de coragem e amor como emoções primárias 
opositoras ao medo e a raiva.  

Entretanto, podemos através das conexões genuínas de afeto e cuidado, obter amor como oposição equivalente 
à raiva e, nesse caso, a tarefa é executada no aparelho emocional com o amor obtido. 

Quanto ao medo, quando compreendido em sua essência, apresenta-se como uma emoção neutra, pois carrega 
tanto elementos positivos quanto negativos; sendo instrumento de sobrevivência ou paralisação e, conexões 
genuínas auxiliam nessa compreensão. 

Portanto, sob esta perspectiva, conexões genuínas são necessárias para o equilíbrio emocional.  

 

Amor-próprio 
12 06 24 

 

A psique, quando iluminada por Eros sem saber disso, tende a acreditar na própria luminescência, o que é, 
naturalmente, um engano. Neste ponto, a vaidade pode ser confundida com amor-próprio e privá-la dos 
benefícios do autoamor, enganando a si mesma e aos outros, como quem observa a lua acreditando que ela seja 
portadora da própria luz, impedindo a realização de Eros. 



Jung, embora usando outros termos, alertou em sua obra Aion que o ego tenta usurpar a herança do self, para a 
qual não está qualificado de forma alguma. Já o autoamor da psique, quando consciente da presença de Eros, é 
integrativo e essencial para a saúde mental; pré-requisito para a consciência da dinâmica entre Eros e psique; o 
eu e o outro, as sombras na parede da caverna, o aparelho emocional e, principalmente, o elemento fundamental 
como o ar: o amor que viabiliza toda esta dinâmica, como na individuação – embora Jung não tenha mencionado 
explicitamente o amor como elemento fundamental da integração. 

O autoamor, quando consciente da origem de sua luz, tende naturalmente a depositar amor no aparelho 
emocional para ser compartilhado. Não encontra fim em si mesmo, pois a realização de Eros se consiste na 
multiplicação e inclusão através de conexões genuínas, regulando a psique e oferecendo aos outros a mesma 
possibilidade. O autoamor, quando ignora sua natureza, aliena-se, provoca ciúme por acreditar que é provedor 
da própria luz e exige devoção. Nesse ponto, já deixou de ser fluxo natural de Eros e não há mais depósito no 
aparelho emocional. 

 

Proto-emocionalidade 
12 06 24 

 

Até este ponto, as emoções primárias foram reconhecidas como reações à interação com Eros. Portanto, o 
aparelho emocional não poderia ser repositório de nada além de amor em estado bruto, enquanto o aparelho 
psíquico é encarregado de regular as emoções primárias. 

Por se tratar de um meio para a realização de Eros, ainda não pode ser interpretado pelo aparelho psíquico. O 
amor manifestado carrega consigo elementos que estão além da lógica e cognição, podendo ser sentido, mas 
nem sempre explicado. 

Diferentemente das outras reações inconscientes, ora manifestadas através das emoções primárias, não reflete 
acúmulo das experiências vividas. É uma necessidade básica que pressupõe troca para a realização da 
homeostase emocional, que, como aponta este estudo, é a realização da alma e instrumento para a regulação 
emocional, pois, mesmo o autoamor consciente de sua natureza, também busca a integração e conexões 
genuínas para troca. 

 

O início 
A falta se deu quando o fluxo natural de Eros, através do aparelho emocional, foi rompido. Então, Eros, como 
pulsão de vida, buscou outro caminho para sua realização através da psique. A luz de Eros a iluminou, e ela 
notou a desconexão, e se identificou como um eu separado do todo, criou suas defesas e se tornou consciente, 
pois, ela se enxergou. 

 



O “eu” é partícula, o “nós” é onda. 

 

Talvez, a forma como temos observado o indivíduo, apesar de eficaz, seja parcial.  Ao analisarmos o “eu”, 
desejamos aplicar as regras de previsibilidade, entretanto, há outra forma de manifestação expressada sob uma 
perspectiva mais integrada, onde o “nós” age como onda, conectando os indivíduos através do aparelho 
emocional, viabilizando o fluxo de Eros.  

Uma perspectiva não anula a outra, mas, talvez, possa complementar, pois, o estudo do “eu” nos ajuda na 
compreensão da individualidade e suas especificidades, enquanto a visão do “nós” demonstra uma interconexão 
essencial. Ambas têm a mesma importância.  

 

O caminho de volta 



Enquanto me dava conta da impermanência das coisas, a sensação de desinteresse assolava todo meu ser; afinal, 
para que me dedicar? O mundo ficou sem cor e comecei uma busca desesperada por sensações que justifiquem 
minha permanência nele. As coisas que me eram tão caras e obtinham toda a atenção, assim como os objetivos 
materiais, para mim, de alguma maneira, perderam o sabor. O que fazer em um mundo sem cor? Qual o sentido 
de me apegar ao impermanente?  

Após este período, o foco mudou para a necessidade de reconhecimento. Natural que emergisse uma ferida 
antiga após o desinteresse pelas coisas e pelo mundo. Ao mesmo tempo, lembranças dos dias mais felizes da 
minha vida surgiram como se o universo estivesse me estendendo a mão; mas não para me confortar com as 
memórias, e sim, para eu perceber que eu não possuía nenhum dos lugares, ou coisas, que estiveram ao meu 
alcance, nos dias mais importantes da minha vida. 

A necessidade de reconhecimento foi se desmembrando: parte era necessidade de pertencimento, outra parte, 
era sentido de propósito; enfim, conexões e amor – afinal, eu amo buscar o sentido das coisas e encontrar 
correspondências que possam explicá-las. 

Apesar de estar satisfeito neste momento – até porque, provavelmente amanhã surgirá uma nova questão que 
me inquietará – sinto que devo explicar o que compreendi da minha experiência no “caminho de volta”.  

Afinal, o que diferenciou aqueles momentos inesquecíveis de tantos outros momentos? Uma das coisas foi minha 
total permanência e entrega ao momento vivido. Mas o que proporcionou condições para que isso acontecesse? 
Primeiro, a contemplação. Das três visões dos momentos que mais marcaram minha vida, em todas havia mistério 
– no que se refere à capacidade de se maravilhar sem ter a menor ideia do que virá a seguir -, a ausência de 
controle, portanto, é a primeira característica. 

A segunda característica foi uma conexão profunda com quem estava comigo. Havia uma relação de confiança e 
cumplicidade quase que indescritíveis e, somada à primeira característica, por alguns instantes, nada mais 
importava além do fato de estar vivendo aqueles momentos. Era o amor. 

A outra visão foi diferente das duas anteriormente descritas. Eu estava só, em um cômodo fechado, e o tom de 
mistério se deu por um cheiro. Uma mistura de mar com areia da praia, que estavam perto, me trouxe a sensação 
de pertencimento total ao meio e inúmeras possibilidades, ainda que indefinidas. 

Então, o que me levou á alguns instantes no “paraíso”, foi o amor manifestado por conexões, seja ao meio ou a 
alguém, a falta de controle e o fato de não possuir nenhum destes. 

Os momentos se passaram e deixaram lições importantes, ainda que eu tenha demorado anos para compreendê-
las. Mas, se posso dizer, dentro das minhas possibilidades, o que realmente importa é: a capacidade de amar o 
próprio amor e deixá-lo fazer sua mágica, seja onde for. O apego aos momentos importantes podem limitá-lo, 
restringi-lo à nossa vontade; mas, lembre-se: talvez ele se dê, plenamente, na ausência de controle, nas conexões 
genuínas. Ao menos para mim, foi assim.  

Esperar pelo extraordinário, pode fazer o extraordinário passar sem que você perceba. 

 

A Anatomia da Alma Explicada 
 

O objetivo de mapear a anatomia da alma, de forma a oferecer uma visão tangível e, por consequência, 
tratamentos mais eficientes para as dores sociais, foi se desenvolvendo silenciosamente durante anos, até que, 
nos últimos meses, ganhou maior intensidade e ocupou toda a minha dedicação e tempo. 



A primeira e decisiva hipótese, que (por acaso) se distanciou da psicanálise tradicional — pois o presente 
trabalho considera Eros como a pulsão original e Tânatos como uma consequência subordinada — foi essencial 
em todo o processo de elaboração e fundamentação. 

A partir desse ponto, o objetivo não era o de equilibrar pulsões, mas de compreender onde haveria obstáculos 
impedindo a realização do fluxo de Eros — o que daria força a Tânatos (além da necessidade saudável). 

Após rever cuidadosamente a ideia tradicional a respeito das características de Eros (adaptando algumas delas) 
durante a evolução dos meus estudos, pude observar que, quando essas características não são expressas ou 
realizadas, geram consequências que denominamos “dores da alma” e, quando realizadas, promovem equilíbrio 
e vitalidade. 

O que difere o presente trabalho dos métodos convencionais é que essa abordagem pode oferecer uma visão 
macro; pois, ainda que olhemos para um problema com base em suas consequências e ofereçamos condições 
para que este seja elaborado, creio que deve ser levado em conta o fato de que a solução de um problema não 
previne, necessariamente, que ele se manifeste outra vez. Há êxito incontestável na ressignificação, mas, se as 
necessidades básicas da alma não forem atendidas e, se não houver conhecimento sobre seus anseios e da 
necessidade de realização que depende da qualidade de seus fluxos, provavelmente haverá nova necessidade 
de ressignificação e trabalho constante do aparelho psíquico. 

A seguir, deixarei as características que observei sobre Eros, sugestões de problemas que podem ser atribuídos 
diante da ineficácia de seu fluxo e, por fim, uma analogia física (somente para fins de correspondência analógica 
e, de forma alguma, afirmando que haja relação entre os problemas emocionais e a analogia física; embora 
possa haver). 

 

Aspectos “primitivos”: 
 
Sobrevivência: Instinto de sobrevivência, capacidade de manter-se vivo. Analogia física: Sistema digestivo e 
respiratório. Possíveis problemas: Ansiedade constante, insegurança, falta de resiliência. 
 
Libido: Criatividade, paixão e a perpetuação da vida. Analogia física: Sistema reprodutor. Possíveis problemas: 
Apatia, bloqueios sexuais ou emocionais, falta de entusiasmo. 
 
Integração com o meio: Capacidade de adaptação e interação. Analogia física: Sistema respiratório e pele. 
Possíveis problemas: Alienação, sensação de deslocamento, falta de enraizamento. 
 
Aspecto que transita entre os dois grupos: 
 
Realização da alma (talentos): Expressão de talentos e realização de propósito. Analogia física: Mãos e sistema 
nervoso. Possíveis problemas: Bloqueio criativo, sensação de inutilidade, falta de propósito. 
 
Aspectos “complexos”: 
 
Autoamor (consciente): Cuidar de si mesmo de forma consciente, compreendendo que o amor não encontra 
fim em si mesmo. Analogia física: Sistema imunológico. Possíveis problemas: Autocrítica excessiva, negligência 
própria, falta de limites saudáveis. 
 
Transcendência: A busca por algo maior (seja espiritual, filosófico ou simbólico). Analogia física: Sistema 
nervoso central. Possíveis problemas: Vazio existencial, falta de propósito mais profundo, desconexão 
espiritual. 
 
Conexões genuínas (troca e cuidado): Troca de amor e cuidado. Analogia física: Coração e sistema circulatório. 
Possíveis problemas: Isolamento, relações superficiais, falta de reciprocidade. 



Para melhor compreensão, podemos imaginar a seguinte situação: Após um diagnóstico, uma pessoa se submete 
a uma cirurgia para desobstruir uma artéria. Com o procedimento realizado, seu médico recomenda que ele 
procure um nutricionista para melhorar sua dieta. O paciente o faz, mas sua nova dieta o entristece 
profundamente. 
Esta pessoa então, que já passou pelo procedimento, foi curado de um problema e fez a manutenção da cura ao 
adaptar sua dieta, mas agora entristecida, pode ter seu aspecto de conexões genuínas obstruído e, por ser um 
aspecto complexo, buscará fluir através de um aspecto primitivo como compensação, pois são os aspectos de 
maior proximidade com o “eu”. Logo, o fluxo de conexões genuínas será direcionado para o aspecto de 
sobrevivência, por exemplo, e fará com que a pessoa busque o conforto emocional através deste, podendo causar 
comportamentos compulsivos. 
Segundo o presente estudo, a sustentação para manter a manutenção da cura seria possível da seguinte forma: 
terapia para identificar a causa emocional e suporte para tratá-la e sustentação através de um propósito, pois 
este aspecto transita entre os dois grupos. 

 

 

Os sete pontos fundamentais da teoria 
 

Eros como Pulsão Original: Apenas a pulsão de vida (Eros) é uma pulsão original. 

Hipótese do Aparelho Emocional: A proposta de um aparelho emocional que medeia o fluxo de Eros. 

Elemento Fundamental (Proto-emocionalidade): Identificação de um elemento fundamental (amor). 

Surgimento do Ego: O ego surge da desconexão do aparelho emocional e da necessidade de manter o fluxo de 
Eros. 

Sombras: As sombras se formam dos obstáculos da psique entre a luz de Eros e o outro. 

Equilíbrio Emocional: O equilíbrio emocional depende de conexões genuínas de afeto. 

O Caminho de Volta: Superar o orgulho (humildade), reconhecer a carência (amor), desprender-se da rigidez do 
ego (desapego). 

 

 

 

 

Considerações finais 

 



 

 
Este estudo é uma tentativa de tornar a alma tangível, ou traduzi-la para um 
modelo compreensível e, por ser exploratório, me sinto à vontade para trazer 
elementos da neurociência, psicologia, filosofia e espiritualidade, dos quais 
tenho dedicado anos de estudo. Sendo assim, se minha dedicação puder ao 
menos inspirar alguma pesquisa na direção de aliviar as dores emocionais, já 
estarei satisfeito. 

 

  

 

 

 

Referências bibliográficas. 
 
ARISTÓTELES. De Anima (Da Alma). Trad. Edson Bini. São Paulo: Odysseus, 2001. 

BION, Wilfred. O pensamento e o processo de pensamento. São Paulo: Summus, 1996. 

DAMÁSIO, António. O Erro de Descartes: Emoção, Razão e o Cérebro Humano. São Paulo: Companhia das Letras, 
1996. 

FREUD, Sigmund. Além do princípio do prazer (1920). Trad. Jayme Salomão. Rio de Janeiro: Imago, 1996. 

JUNG, Carl Gustav. A natureza da psique. Trad. Dora Ferreira da Silva. Petrópolis: Vozes, 2008. 

JUNG, Carl Gustav. Aion: Estudos sobre o simbolismo do Si-mesmo. Tradução de Sérgio C. B. de Moraes. Rio de 
Janeiro: Vozes, 2001. 

JUNG, C. G.; VON FRANZ, M.-L.; HENDERSON, J. L.; JACOBI, J.; JAFÉ, A. O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: 
Editora Nova Fronteira, 1977. 

MARTY, Pierre. Mentalização e Psicossomática. São Paulo: Editora Psy, 1981. 

PLATÃO. A República. Tradução de Maria Helena da Rocha Pereira. 2. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 
1987. Livro VII, 514a-517a. 

PLATÃO. A República. Trad. Pietro Nassetti. São Paulo: Martin Claret, 2006. 

RYAN, Richard M.; DECI, Edward L. Self-determination theory: Basic psychological needs in motivation, 
development, and wellness. New York: Guilford Press, 2017. 

 


